SHAO
MIND

De zoektocht naar ware vrijheid




SHIHENGYI

SHAOLIN
MIND

De zoektocht naar ware vrijheid

KOSMeS

Kosmos Uitgevers, Utrecht/Antwerpen



INHOUD

AV Te) 70 Yo ) o'« A 9
Hoofdstuk T: Debeginjaren............cocveviviiininiiiiiiiiininanen. 13
Hoofdstuk 2: De geboorte van de tempel .............ccoveinieneni.n. 35
Hoofdstuk 3: Tussen mystiek en krijgskunst..............c.cooeeneen. 61
Hoofdstuk 4: Vergissingen en verwarring .............c....coeuveneneen. 89
Hoofdstuk 5: Het toneel achter het toneel............c.oovvvviinnnen. 113
Hoofdstuk 6: Deroeping ..........c.vuvuviiiiiniiiiiiiiiiiieianen, 135
Hoofdstuk 7: De verbinding met de Shaolin-gemeenschap ........ 155
Hoofdstuk 8: Leven is verandering............cccoeoviuinininnnnan.n. 177
Hoofdstuk 9: Nieuwe wegen ..........cccoveviuiiiiiniiniiinininane. 197
NaAWOOIA .ttt 217
Dankwoord ... .c..oiiiii i 219

Links €1 CUISUSSEIN .. uvviirtiiteiinei ittt et iene et et eeeeneeeneeenens 220



Er zijn drie dingen die nooit
verborgen blijven: de zon, de
maan en de waarheid.

Friedrich Hebbel



VOORWOORD

haolin, de belichaming van een cultuur en levenswijze die meer

dan vijftien eeuwen teruggaat, wijst ook in onze moderne we-

reld de weg naar dieper inzicht in onszelf — in ons leven, onze
doelen en onze grenzen. Van het begin van ons bestaan tot de illusie
van wat we denken te scheppen. In mijn eerste boek, Shaolin Spirit:
Meester van je eigen leven, deelde ik al enkele fundamentele inzichten
en perspectieven.

Met dit boek wil ik je meenemen op mijn levensweg tot nu toe. le-
dereen komt in zijn of haar leven thema’s en emoties tegen die we
moeten overwinnen en loslaten: prestatiedruk, tegenslagen, obsta-
kels, twijfel, omgaan met verlies, verkeerde verwachtingen, een-
zaamheid, zingeving, morele vragen, illusies en nog veel meer. Aan
de hand van verschillende levensfasen, die een blik geven in mijn
gedachte- en gevoelswereld, laat ik zien hoe ik deze uitdagingen door
eigen ervaring en inzicht heb overwonnen en losgelaten. De wijshe-
den van het zenboeddhisme, die ik graag op een persoonlijke en toe-
gankelijke manier met je wil delen, vormden daarbij een waardevolle
bron van inspiratie.

De afgelopen jaren heb ik met veel vreugde en toewijding een groot
deel van mijn tijd en energie besteed aan het wijzen op een eenvoudi-
ge, heldere weg naar meer aandacht en bewustzijn. Fysieke oefeningen
vormden daarbij het uitgangspunt. In combinatie met methoden om
mentale vermogens als concentratie, focus en opmerkzaamheid te
ontwikkelen boden ze toegang tot diepere lagen van ons mens-zijn en
bewustzijn. In dit boek deel ik inzichten uit persoonlijke ervaringen,
innerlijke processen en overdenkingen die mij in de loop der jaren
steeds meer helderheid hebben gebracht. Meer dan ooit vervaagt in
onze moderne wereld het onderscheid tussen werkelijkheid en illusie,
tussen echtheid en schijn, tussen origineel en imitatie. Ik nodig je uit
om met een heldere blik door het leven te gaan, het onderscheid te zien

Voorwoord 9



tussen illusie en werkelijkheid, en zo jouw eigen antwoord te vinden
op het verlangen de zin van het bestaan te achterhalen.

Het jaar 2024 was voor mij emotioneel, mentaal en fysiek een van de
intensiefste jaren van mijn leven. Deze ervaring vormt het vertrekpunt
van dit boek, waarin ik vertel over de beginjaren, het ogenschijnlijke
hoogtepunt van mijn levenswerk en uiteindelijk het loslaten van oude
patronen en structuren.

In het eerste deel van elk hoofdstuk beschrijf ik de betreffende le-
vensfase in detail. Het tweede deel biedt een blik naar binnen —in mijn
gedachtewereld en de emoties die mij hebben gevormd. Daarnaast be-
schrijf ik de inzichten en benaderingen uit het zenboeddhisme die
daaruit zijn voortgekomen. Misschien helpt het jou ook om met uit-
dagende levensthema’s om te gaan.

Ik ervaar dat de Shaolin-leer, wanneer ze met de juiste innerlijke
houding en intentie wordt beoefend, een waardevolle weg kan zijn
naar de essentie van het leven — naar de kern, het hart. Shaolin is chan.
Shaolin is zen. De Shaolin-filosofie verbindt fysieke beoefening met
spiritualiteit. We kunnen de krijgskunst niet los zien van haar verbin-
ding met zen.

Met de persoonlijke inzichten die ik in mijn leven heb opgedaan,
hoop ik iets te raken wat ieder mens op bepaalde momenten bezig-
houdt. Vooral mensen die worden geconfronteerd met een funda-
mentele verschuiving in hoe zij zichzelf, anderen of het leven zien.

De innerlijke reis leidt uiteindelijk tot inzicht en tot het loslaten van
ingesleten structuren, patronen en zelfgecreéerde denkbeelden die
onze werkelijkheid vertroebelen en ons weghouden van onze essentie,
waardoor we onze innerlijke rust en ware vrijheid verliezen. Hoe min-
der we ons vastklampen aan het verleden en ons zorgen maken over de
toekomst, hoe vrijer we kunnen leven in het nu. Leven in het nu —een
van de grondprincipes van het boeddhisme — is wezenlijk voor onze
persoonlijke vervulling.

Ik hoop dat mijn inzichten jou mogen ondersteunen op je weg naar
vervulling en bij je zoektocht naar ware vrijheid.

10 Voorwoord



Voorwoord

Mogen onze daden bijdragen
aan het welzijn van alle levende
wezens.

1






HOOFDSTUK 1

DE
BEGINJAREN



KUNGFU: MIJN LEVENSWEG

p vierjarige leeftijd begon ik met het beoefenen van Shaolin-

kungfu. Binnen de Chinese krijgskunst bestaan talloze stij-

len die in de volksmond als kungfu worden aangeduid.
Kungfu betekent in essentie: door inspanning vaardigheden ontwik-
kelen. In de loop van mijn beoefening ontdekte ik dat kungfu veel
meer is dan het trainen van lichaam en geest. Kungfu is een uitdruk-
king van onze essentie.

Op aanraden van mijn vader en op zijn initiatief begon ik met trai-
nen op een school voor krijgskunsten. In die eerste jaren beoefende ik
krijgskunst nog niet vanuit een interesse in de achterliggende filosofie
— ik genoot vooral van de fysieke training. En minstens zo belangrijk
was dat mijn ouders het zinvol vonden.

De kungfutraining gaf al op jonge leeftijd structuur en richting aan
mijn leven, meer dan wat ik op school of thuis meekreeg. Drie keer per
week stond er een training gepland, ongeacht wat er verder in mijn le-
ven speelde. Kungfu was altijd een eenvoudige, heldere constante.

Wie krijgskunst beoefent, weet dat je door training talloze karakter-
eigenschappen kunt ontwikkelen, zoals volharding en discipline, die
groeien door regelmaat, het naleven van regels en respect voor de le-
raar. Binnen de krijgskunst is respect — vooral voor de meester — van
groot belang. Zelfbeheersing — het kunnen omgaan met agressie en
emoties — is essentieel. Fysiek en mentaal uitdagende training nodigt
uit om vol te houden, ook als het moeilijk wordt. Ik volgde de aanwij-
zingen van mijn kungfumeester zonder ze ooit ter discussie te stellen.
Al op jonge leeftijd kreeg ik via de krijgskunst de kans om deze waar-
den te leren en te verinnerlijken. Mijn meester vergrootte mijn licha-
melijke en mentale kracht door telkens meer van mij te vragen zodra
ik iets beheerste. Daardoor ontwikkelden mijn vaardigheden zich ra-
zendsnel, maar tegelijkertijd bleef het gevoel dat mijn niveau nooit
hoog genoeg was. Het leek nooit goed — het kon altijd beter.

Kungfu: mijn levensweg 15



Mijn eerste kungfumeester was grootmeester Chang Kwan Chun.
Zijn burgerlijke naam was Frankie Dow. De meester-leerlingrelatie
heeft in Azi¢ van oudsher een bijzondere waarde, en die wordt tot op de
dag van vandaag binnen het patriarchale systeem van de Shaolin-tem-
pel gekoesterd. Respect en nederigheid tegenover de meester vormen
de kern van zo’n band, ook in mijn relatie met grootmeester Chang
Kwan Chun. In de praktijk sprak ik weinig met hem en bestond er een
zekere afstand tussen ons, maar daarachter leefden het verlangen en het
vertrouwen om iets van hem te mogen leren. Dat wilde ik oprecht. Ik
was nederig, bereid om te leren en vertrouwde erop dat hij mij hielp om
niet alleen beter te presteren, maar ook een beter mens te worden.

ONS GEZINSLEVEN

Mijn ouders kwamen in 1978 naar Duitsland. Ze waren gevlucht voor
het communistische regime in Laos en behoorden tot de zogeheten
bootvluchtelingen — vluchtelingen die Zuidoost-Azié per boot ont-
vluchtten. Ze wilden leven in een land dat meer veiligheid en toe-
komstperspectief bood. In 1979 werd mijn broer geboren, en in 1983
zagik hetlevenslicht.

Voor mijn ouders was het belangrijk dat wij een goede opvoeding
en opleiding kregen. Respect voor ouders speelde daarin een grote rol,
en ze wilden ons koste wat het kost een stevige basis voor het leven
meegeven. Dat betekende ook dat we ons moesten voegen naar een
liefdevolle maar tegelijkertijd autoritaire opvoedingsstijl. Ik groeide
op met een constante druk op mijn schouders. De verwachtingen van
mijn ouders ten aanzien van mijn schoolprestaties, en later ook ten
aanzien van mijn studie, waren bijzonder hoog. Een ‘voldoende’ of la-
ger was geen optie. Een ‘goed’ was wel acceptabel, maar volgens hen
kon het altijd beter. Dat gevoel — goed is niet goed genoeg, het kan al-
tijd beter — liep als een rode draad door mijn jeugd. Ik voelde voortdu-
rend de drang om mijn ouders tevreden te stellen en te bewijzen dat ik

16 Hoofdstuk 1 De beginjaren



goed was, en dat ik het ndg beter kon. Tegelijkertijd deden zij er alles
aan om mij te geven wat volgens hun maatstaven goed was voor mijn
ontwikkeling.

Afgezien daarvan was mijn leven eenvoudig. Ik woonde met mijn
ouders en mijn broer in een kleine, bescheiden woning in een armere
wijk van Kaiserslautern, het zogeheten Kalkofen. In het weekend
werkte ik als fietskoerier om mijn zakgeld aan te vullen. Het geld dat ik
daarmee verdiende, stak ik in ‘beter maken wat al goed was’: ik sleutel-
de voortdurend aan mijn mountainbike. Naast kungfu had ik name-
lijk een grote fascinatie voor mechanica en techniek. Mijn jeugd draai-
de vooral om school, krijgskunst en techniek — eerst fietstechniek, en
later ook autotechniek.

In het begin was ik een erg spraakzaam kind, maar na verloop van
tijd — vooral in mijn vroege tienerjaren — veranderde dat. Ik koos er
steeds vaker voor om te observeren en mijn blik naar binnen te keren.
Daardoor werd ik door mijn omgeving vaak gezien als een introverte
persoon.

MIJN JEUGDJAREN: DE ZOEKTOCHT NAAR
DE DIEPERE WAARHEID

Als jonge tiener begon ik te beseffen dat mijn wekelijkse training al ja-
ren sterk onder invloed stond van mijn favoriete Shaolin-films. Jet Li,
Jackie Chan en Bruce Lee waren iconen van de Chinese krijgskunst —
helden voor mij en voor veel van mijn generatiegenoten, en ware
voorbeelden op het gebied van kungfu. In 1979 maakte Jet Li zijn eerste
film, Shaolin Temple, waarmee hij in China direct een cultfiguur werd.
Net als bij zijn collega Jackie Chan was ik vooral onder de indruk van
zijn fascinerende acrobatiek, zijn beheersing van de krijgskunst en zijn
totale lichaamsbeheersing. Voor mij waren zij de grootmeesters van
de kungfuwereld, die eraan bijdroegen dat Shaolin-scholen in Europa
steeds bekender werden.

Mijn jeugdijaren: de zoektocht naar de diepere waarheid 17



Hoewel er binnen Shaolin verschillende stijlen bestaan, besefte ik
door die films steeds meer dat ik me al sinds mijn vierde bezighield
met deze Shaolin-kungfu. De stunts fascineerden me, en ik bewonder-
de de krijgskunstenaars uit het diepst van mijn hart. Ik wilde begrijpen
hoe een mens zich met een dergelijke souplesse door de lucht kon be-
wegen, en hoe het mogelijk was om zo’n precisie in lichaamsbeheer-
sing te ontwikkelen.

Het werd al snel duidelijk dat die films hun sporen in mij hadden
achtergelaten. Hoe scherper ik de overeenkomsten zag tussen mijn ei-
gen leven en de filmwereld, hoe nieuwsgieriger ik werd. Ik beoefende
al jaren een vechtstijl die zijn oorsprong vond in de Shaolin-tempel.
Naast mijn fascinatie voor fysieke vaardigheid groeide het verlangen
om te ontdekken waar het Shaolin-kungfu precies vandaan kwam, en
welke waarden eraan ten grondslag lagen.

Uit mijn onderzoek bleek dat Shaolin ook met spiritualiteit verwe-
ven is. Ik ontdekte dat monniken Shaolin beoefenden en dat het vaak
werd geassocieerd met de term warrior monk of krijgermonnik. Ik wil-
de begrijpen waarom juist deze krijgskunst haar oorsprong in een
tempel had. Andere vechtkunsten worden vaak in academies of gewo-
ne scholen beoefend, maar Shaolin-kungfu was, door zijn verbinding
met een kloostergemeenschap, iets heel bijzonders.

De Shaolin-orde ontstond in China. Het oorspronkelijke klooster
ligt op de berg Songshan in de provincie Henan, in het hart van het
land. Het is de enige boeddhistische orde die krijgskunst ziet en beoe-
fent als een manier om de boeddhistische leer te belichamen.

In mijn vrije tijd verdiepte ik me steeds intensiever in het boeddhis-
me. Shaolin-kungfu draaide niet alleen om fysieke kracht — dat voelde
ik duidelijk. De training maakte mijn lichaam sterker, sneller en leni-
ger, maar ik vroeg me vaak af waar het boeddhistische, of beter gezegd
het meditatieve element van kungfu verborgen zat. Tijdens mijn trai-
ningen bleef ik me afvragen in hoeverre Shaolin verbonden was met
het zenboeddhisme of, zoals men in China zegt, het chan-boeddhis-
me.

Na een zitmeditatie die ik destijds vooral lastig vond, zag ik het in-
eens glashelder voor me: Shaolin is chan. Shaolin is zen. Shaolin is me-

18 Hoofdstuk 1 De beginjaren



DEBLIK NAAR BINNEN

Als je stopt met zoeken en
gewoon kijkt, zul je ontdekken
datjij zelf het doel bent.

Huangbo Xiyun (1 850), zenmeester

Toen ik begon te onderzoeken wat de Shaolin-traditie werkelijk in-
hield, werd die vrijwel uitsluitend in verband gebracht met lichamelij-
ke training: kungfu, qi gong en tai chi chuan, met de nadruk op kracht,
flexibiliteit en zelfbeheersing. Nergens werd uitgelegd wat zen eigen-
lijk is, terwijl in de leer zelfs de zin voorkomt: Shaolin is chan. Voor mij
was die zin een openbaring. Daarin lag de oorsprong van mijn zoek-
tocht, het begin van iets wat ik tot dan toe had gemist.

CHAN-BOEDDHISME

Chan vindt zijn oorsprong in China, ontwikkelde zich verder in Ja-
pan — waar het bekend werd als zen — en beinvloedde later ook het
Westen diepgaand.

De wortels van het chan-boeddhisme liggen in het Shaolin-klooster.
Bodhidharma, een Indiase monnik, wordt beschouwd als de grond-
legger ervan. Volgens de overlevering kwam hij in de zesde eeuw
naar het Shaolin-klooster en mediteerde daar negen jaar lang in
een nabijgelegen grot. Hij geldt niet alleen als stamvader van chan,
maar ook als geestelike vader van de Shaolin-krijgskunst, omdat
hij oefeningen ontwikkelde om de fysieke gezondheid van de mon-
niken te versterken. Daaruitis de Shaolin-kungfu ontstaan.

Het chan-boeddhisme is een stroming die bijzondere nadruk legt
op meditatie, opmerkzaamheid en directe ervaring, in plaats van

De blik naar binnen 29



op intellectuele studie of rituelen. De term chan is afgeleid van het San-
skriet-woord dhyana en betekent letterlijk ‘meditatie’. Chan, of zen,
leert dat de waarheid niet te vinden is in woorden of theorieén, maar
alleen door persoonlijke ervaring en directe inzichten. De nadruk ligt
op meditatie en op het directe inzicht in de ware aard van de geest.
Fysieke oefening wordt beschouwd als meditatie in beweging.
Krijgskunst dient niet alleen ter zelfverdediging, maar ook als weg
van innerlijke discipline, opmerkzaamheid en aanwezigheid.

Ik kon de aspecten van zen destijds niet terugvinden — niet in het dage-
lijks leven, niet in het bestaan zelf, en ook niet in de taal of methodiek
van kungfu. Steeds opnieuw vroeg ik me af wat het trainen, zoals het
werd onderwezen, eigenlijk met zen te maken had. Voor mijn gevoel
stond de fysieke beoefening volledig los van de geest en van spirituali-
teit. Het fysieke was gewoon het fysieke. Ik trainde op dat niveau en
werd steeds beter. Ik behaalde de eerste graad, daarna de tweede. Maar
zelfs als ik alle graden zou voltooien, stond daar nog steeds geen zen
tegenover. Het betekende alleen dat ik jarenlang fysiek had getraind en
bepaalde vaardigheden had ontwikkeld. Of ik daardoor minder leed
ervoer, inzicht had gekregen in de werkelijkheid van het bestaan of een
zachter, meevoelender mens was geworden, wist ik zo net nog niet.

Ikleerde slaan en trappen, de vormen en de techniek. Maar met karak-
tervorming had dat weinig te maken. Ik kon hoog springen en de vor-
men krachtig en elegant uitvoeren. Maar hoe ik inzichten kon verkrijgen
en tegelijk kon beseffen dat krijgskunst slechts een brug naar binnen is,
naar diepere inzichten, dat vond ik niet terug in de Shaolin-traditie zoals
die, vooral in het Westen, werd gepresenteerd en onderwezen.

Het is belangrijk om te weten dat de Shaolin-traditie ook daoisti-
sche en confucianistische invloeden kent. Het taoisme heeft het chan-
boeddhisme mede gevormd. Beide stromingen leggen de nadruk op
natuurlijkheid, spontaniteit, het loslaten van het ego en het vertrou-
wen in de natuurlijke stroom van het leven: de dao, letterlijk ‘de weg’.

Als jongere zoeker verlangde ik naar antwoorden, maar ik vond ze

30 Hoofdstuk 1 De beginjaren



niet. En als we als zoekers geen antwoorden vinden, roept dat twijfel
op. Die twijfel liet me geregeld vrezen dat ik verstrikt was geraakt in
mijn eigen illusies.

ILLUSIES

Om het zenboeddhisme als oefenpraktijk te begrijpen moet je eerst de
benadering van illusies begrijpen. lllusies zijn misleidingen van de
geest die onze waarneming van de werkelijkheid vervormen. Zen leert
dat we de wereld meestal zien door zelfgemaakte kaders, oordelen
enverwachtingen. Hetbenoemen van iets, of erover nadenken, schept
vaak een scheiding tussen de waarnemer en dat wat werkelijk is.
Deze illusie moet worden doorzien — niet alleen met het verstand,
maar door volledig aanwezig te zijn met lichaam en geest. lllusies
omvatten alles wat ons van de directe werkelijkheid scheidt, vooral
het vasthouden aan gedachten, het ego en onderscheidend denken.

lllusies verdwijnen niet doordat je ze vernietigt, maar doordat je ze
doorziet. — Dogen Zeniji (1200-1253), zenmeester

In wezen zijn we allemaal zoekers. Het proces van ontwaken wordt in
het zenboeddhisme gezien als een levenslang traject dat nooit volledig
wordt voltooid. Toch kunnen afzonderlijke momenten van ontwaken
zich plotseling voordoen. De inzichten waar ik toen zo naar verlangde,
ontstaan pas door de ervaringen die we in de loop van de tijd opdoen.
Door die ervaringen en de inzichten die eruit voortkomen, verandert
onze innerlijke houding op een diepgaande manier.

Het proces van ontwaken houdt ook in dat we steeds sensitiever
worden, dat we steeds beter leren zien hoe en wanneer we onszelf mis-
leiden, ergens aan vasthouden of onszelf van anderen afscheiden — en
dat we dit vervolgens op zachte wijze leren loslaten. Mijn eigen inzich-
ten ontstonden in de loop der jaren door mijn diepgaande oefenprak-
tijk. Zo heb ik ook de twijfels kunnen loslaten die ik als jongere had.

Jarenlang leefde ik onder de prestatiedruk die ik voelde vanuit mijn

De blik naar binnen 31



ouders en mijn meesters. Wat ik destijds nog niet kon zien of begrij-
pen, waren de intenties die daarachter schuilgingen. Als ik nu, vanuit
mijn huidige perspectief, naar de volledige waarheid kijk, besef ik dat
iedereen — vooral mijn ouders — uit liefde voor mij heeft gehandeld. Ze
wilden van mij een goed mens maken, me perspectieven geven en me
stimuleren om mijn volledige potentieel te ontwikkelen. Zonder hun
invloed was ik nu niet de mens die ik ben. En daarvoor ben ik hen
dankbaar uit de grond van mijn hart.

Toch hoopte ik op erkenning voor wat ik bereikte en voor hoe ik me
ontwikkelde, maar die erkenning bleef uit. In plaats daarvan kreeg ik
steeds meer het gevoel dat ik niet goed genoeg was. Als ik met het cijfer
‘goed’ thuiskwam, volgde de vraag waarom het geen ‘zeer goed’ was.
Als ik honderd push-ups deed, kwam de vraag waarom het er geen
honderdvijftig waren.

De westerse psychologie heeft inmiddels aangetoond dat prestatie-
druk in de kindertijd op allerlei manieren kan doorwerken in het vol-
wassen leven. Perfectionisme speelt daarin een grote rol. Veel mensen
die als kind onder prestatiedruk stonden, gaan buitensporige eisen
aan zichzelf stellen. Het voortdurende gevoel dat je je moet bewijzen,
kan op latere leeftijd leiden tot chronische stress, overbelasting of
burn-out. Mensen die al jong leerden dat ze optimaal moesten functi-
oneren, hebben vaak moeite met nabijheid en vertrouwen, omdat ze
gewend zijn hun eigen behoeften te verbergen.

Als een kind ervaart dat erkenning en liefde alleen worden gegeven bjj
goede prestaties of aangepast gedrag, leert het conflicten te vermijden en
zich te richten op de verwachtingen van anderen. Dat leidt later vaak tot
een sterke behoefte aan harmonie, waardoor het moeilijk wordt om ei-
gen behoeften te uiten en grenzen te stellen. Daaruit kunnen angst voor
afwijzing en overdreven aangepast gedrag ontstaan. Regelmatig ontwik-
kelt zich ook een sociale terughoudendheid of emotionele voorzichtig-
heid — een aangeleerde vorm van introversie als beschermingsmecha-
nisme. Introvert gedrag is dan een manier om zichzelf te beschermen,
ook als het niet bij iemands oorspronkelijke temperament hoort.

Veel van die eigenschappen heb ik in de loop van de tijd bij mezelf
zien ontstaan en stap voor heb ik die knoop leren ontwarren.

32 Hoofdstuk 1 De beginjaren



OP DE PADEN
VAN SHAOLIN:
KIJK BINNEN BlJ

EEN MEESTER

Wie ben je buiten je rollen en verplichtingen om2 Op het hoogtepunt
van zijn carriére werd Shaolinmeester Shi Heng Yi geconfronteerd
met een grote innerlijke leegte. Wat volgde was een diepgaande
zoektocht naar antwoorden. In dit boek deelt hij de 9 stappen die

hem hebben geholpen om tegenslagen en zelftwijfel te overwinnen.

Maar Shaolin Mind is meer dan een autobiografie. Met inzichten
vit de Shaolin-filosofie en het zenboeddhisme laat Shi Heng Yi zien
hoe de tijdloze leer van de zen dagelijks kan worden toegepast.
Voor meer rust, balans en vrijheid.

Inspirerend en krachtig, Shaolin Mind is een gids voor iedereen die
zichzelf beter wil begrijpen — en terug wil naar wie hij in essentie is.

SHI HENG Yl is bestsellerauteur van Shaolin Spirit en een van de
bekendste meesters van de 21ste eeuw. Hij reist de wereld over met
zijn lessen en trainingen en heeft een enorme fanbase. Hij werd in

Nederland en Belgié bekend door de tv-programma’s Shaolin Heroes
en Kung Fu Helden, waarin bekende mensen werden getraind door

authentieke Shaolin-meesters.

KOS
MeS

NUR 739
Kosmos Uitgevers,
Utrecht / Antwerpen

www.kosmosuitgevers.nl



